

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

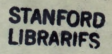
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

BL 935 P418

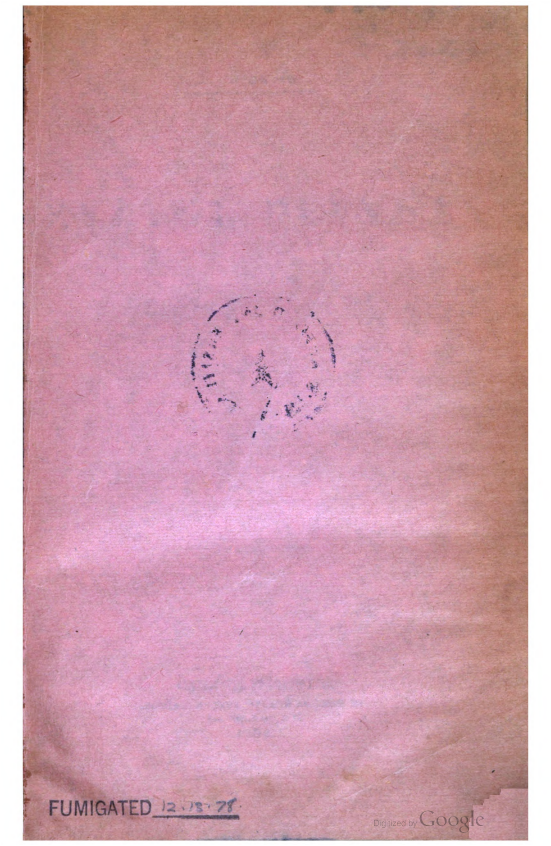
IVANOV KULBT PERUNA



新







.

Tranov, I,

J. Швановъ.

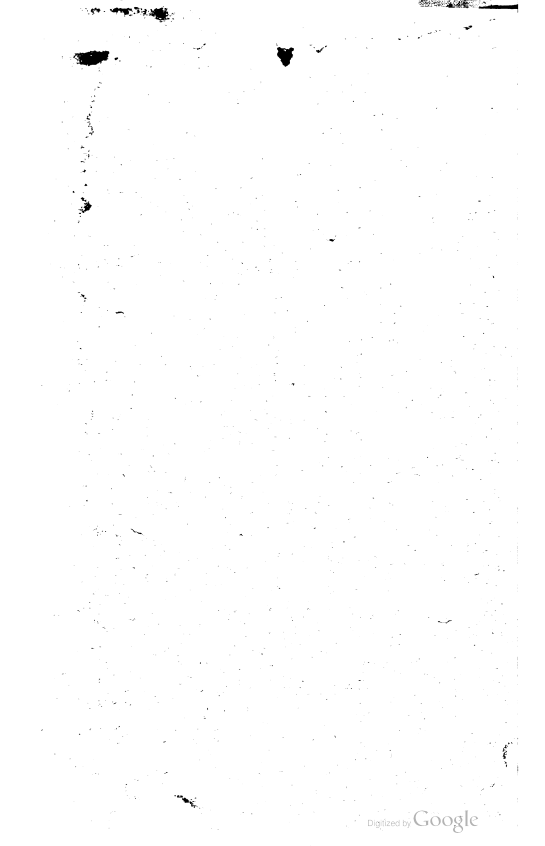
# КУЛЬТЪ ПЕРУНА

## У ЮЖНЫХЪ СЛАВЯНЪ.

I-V.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ. типографія императорской академін наукъ. вмо. Остр., 9 дин., № 12. 1904.





J. Швановъ.

Tranov, I, 1

# КУЛЬТЪ ПЕРУНА

### У ЮЖНЫХЪ СЛАВЯНЪ.

I-V.



٩,

САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІН НАУКЪ. Вас. Остр., 9 дин., № 12. 1904.

 $\mathcal{H}$ 



BL 935 PUIS

Ċ,

Напечатано по распоряженію Императорской Академіи Наукъ. Мартъ 1904 г. Непремѣнный Секретарь, Академикъ *Н. Дубров*икъ.

Отдѣльный оттискъ изъ Извѣстій Огдѣленія русскаго языка и словесности Императорской Академіи Паукъ. т. VIII (1904 г.), кн. 4-ой, стран. 140—174.

### Культъ Перуна у южныхъ славянъ.

I.

#### Вопросъ о Перунѣ въ славянской миеологіи.

Ходъ славянской мисологіи очень интересенъ: чёмъ легче обогащалась ея область, тёмъ скорѣе и съуживались границы этой области, пока наконецъ отъ нея не осталось чуль ли не нъсколько невыясненныхъ именъ. Въ 18-мъ и въ началъ 19-го вѣка, съ открытіемъ группы памятниковъ западно-славянской старины, съ публикованіемъ многихъ литературныхъ произведеній древне-русской старины, съ изслёдованіемъ простонароднаго быта славянъ, при томъ обаяни разукрашеннаго прошлаго національности, каковымъ его представляла наступившая уже романтическая эпоха, -- естественнымъ становится желаніе заглянуть въ затаенные уголки быта славянъ съ цёлью открыть какихъ-либо св'єдіній о старинной религіи славянъ. Да при томъ существовала еще другая приманка объ этомъ: греческая и римская миеологіи, прелестный ореолъ классическаго прошлаго, соблазняли, возбуждали патріотизмъ славянина, заставляли его тоже создать у себя дома свой Олимпъ съ своими богами и богинями.

Первоначальные опыты къ очертанію славянской мисологіи далеко не имѣли научнаго характера. Михаилз Поповз высказался о своемъ «Краткомъ описаніи славянскаго баснословія»,

1

1768, что это сочиненіе «сдѣлано больше для увеселенія читателей, нежели для важныхъ историческихъ справокъ» <sup>1</sup>), а Гриюрій Глинка самъ признавалъ, что только отъ себя дѣлалъ прибавленія въ своемъ сочиненіи «Древняя религія славянъ», Митава, 1804<sup>3</sup>). Сочиненіе Кайсарова «Versuch einer slavischen Mythologie in alphabetischen Ordnung, Göttingen, 1803» какъ ни хорошо было встрѣчено его современниками <sup>3</sup>), однако въ немъ все-таки видны ошибки тогдашней исторической безкритичности и плохое изслѣдованіе памятниковъ; тѣ же самые недостатки замѣтны до сихъ поръ у всѣхъ авторовъ, писавшихъ о славянской мивологіи подъ вліяніемъ мивологической школы Гримма <sup>4</sup>).

1) А. Н. Пыпинъ, Исторія русской этнографіи, І, Спб., 1890, стр. 73. Всетаки мисологія Попова цѣликомъ вошла въ сочиненіе Леклерка «Histoire de la Russie» (Срв. Сборникъ Импер. Акад. Н., LXV, въ статьв о Кайсаровв, стр. 16), а оттуда — въ «Dictionnaire de la fable par Fr. Noel, 2-е éd. Paris 1803». (Срв. Préface, р. XXIV—XXV).

2) А. Н. Пыпинъ, тамъ же, стр. 73.

3) Сборникъ Импер. Ак. Наукъ, LXV, въ статъѣ о Кайсаровѣ.

4) Сахаровъ, Сказанія русскаго народа, І, Славяно-русская мисологія, Москва, 1836; Касторскій, Начертаніе славянской мисслогіи, 1841; Напизсь, Die Wissenschaft des slawischen Mythus, Wien, 1842; Срезневскій, Святилица и обряды языческихъ славянъ, Харьковъ, 1846; Костомаровъ, Славянская мисологія, 1847; Асанасьевъ, Поэтическія воззрѣнія славянъ на природу, Москва, 1866—69; Котляревскій, О погребальныхъ обычаяхъ языческихъ славянъ, Москва, 1868; Szulc, Mythologija Sławiańska, Poznań 1880; Świerzbińsky, Wiara Słowian, Warszawa, 1884; Фаминцынъ, Божества древнихъ славянъ, Спб., 1884; Nodilo, Religija Srba i Hrvata въ Rad-fs, кн. 77, 79, 81, 84, 85, 89, 94, 99 и 101; Соколовъ, Старо-русскіе солнечные боги и богини, Симбирскъ, 1887; Сырцовъ, Міровозэрѣніе нашихъ предковъ русскихъ, вып. І, Мисологія. Кострома, 1897; Leger въ первомъ своемъ мисологическомъ очеркѣ въ «Cyrille et Méthode». Paris, 1868, писалъ въ этомъ направлении. но позже въ другомъ своемъ сочинени «Esquisse sommaire de la Mythologie slave». Paris, 1882, и въ «La Mythologie slave». Paris, 1901, сталъ на болѣе критическую точку зрѣнія; Gržetić, O vjeri starih slovjena, Mostar, 1900, и др. У болгаръ общіе баснословные очерки въ духѣ миеологической школы писали Раковскій и Якимъ Груевъ, первый въ своемъ «Горскій Пятникъ», Новый Садъ, 1857, стр. 167, и послёдній въ переведенной на болгарскій языкъ А. Г. Начевымъ, Миеологія Жерузеза, 1873, стр. 152 — 159. Недавно Ю. П. Георгіевъ приняять тотъ же самый взглядъ въ своемъ сочиненіи «Старить и днешнить вървания на българить». Търново, 1900.

Но когда было открыто, что нѣкоторые изъ памятниковъ, давшихъ обильный матеріалъ для миеологіи, были поддёланные (напр. портреть бога Радигаста, Прильвицкіе идолы, Судъ Любуши, Краледворская рукопись, словарь Mater Verborum и т. д.), большая часть боговъ выброшена была изъ славянскаго пантеона. И особенно съ тѣхъ поръ какъ Делоншанъ. Бенфей и др. миграціонисты<sup>1</sup>) указали на возможность устнаго и литературнаго заимствованія того, что мы считали исконнымъ; съ тёхъ поръ какъ школа Макса Мюллера доказала, что многія изъ миоологическихъ именъ ничто иное какъ пустыя слова, произшедшія отъ ненормальности языка-«Миеологія- бользиь языка»съ тѣхъ поръ и поколеблено было въ основѣ зданіе баснословія вообще и славянскаго въ частности. Сначала отдѣльные голоса, а потомъ, во второй половинѣ 19-го вѣка, возникла уже цѣлая школа ученыхъ, смотрѣвшихъ съ колебаніемъ на достовърность славянскихъ миеовъ. Увлечение ученыхъ Гриммовской школы дошло наконецъ до nec plus ultra, вслъдствіе чего и въ каждомъ попавшемся или же выдуманномъ словцѣ стали видѣть пра-славянское или же индійское божество, — такой обратной крайностью отличались нѣкоторые послѣдователи миграціонной школы. Дѣло это дошло ужъ до того, что изъ русскаго, напримѣръ, Олимпа выброшены были всѣ божества. Кирпичниковъ <sup>3</sup>) сберегъ только одного Перуна, а Шеппингъ <sup>8</sup>), выбросивъ даже и послѣдняго, призналъ русскимъ только Волоса, когда, напротивъ, всѣ почти остальные изслѣдователи считаютъ его чужимъ, иноземнымъ. Послѣ того и не удивительно, что г. Б.-де-Куртенэ выразился слёдующими словами: «Не смотря на множе-

<sup>1)</sup> Deslongchamps, въ своемъ «Essai sur les fables indiennes et sur leur introduction en Europe». Paris 1838, является предтечею основателя миграціонной школы Бенфея (Срв. Созововичъ, Задачи и способи изученія народной словесности. Варшава, 1887).

<sup>2)</sup> Что мы знаемъ достовърнаго о личныхъ божествахъ Славянъ. Журн. М. Н. Пр., ч. 241, стр. 47-65.

<sup>3)</sup> Мисы славянскаго язычества. Москва, 1849, стр. 117. Тотъ-же авторъ въ Фил. Зап. 1888, кн. VI.

ство болёе или менёе значительныхъ трудовъ, посвященныхъ славянской мисологіи, можно безъ преувеличенія сказать, что такой науки до сихъ поръ не существуетъ»<sup>1</sup>), или что г. Ягичъ, по случаю появленія славянской мисологіи Ма́хала, воскликнулъ: «eine slavische Mythologie!»<sup>3</sup>).

4.

Возпикнувшее такимъ образомъ у нѣкоторыхъ мисологовъ сомнѣніе поколебало отчасти и достовѣрность единственнаго да при томъ самого неоспоримаго славянскаго божества --- Перуна, о которомъ существуетъ болѣе всего документовъ. Гриммъ первый указаль на то, что славянское Перунь въроятно происходить оть готскаго слова fairguni, гора<sup>8</sup>). Въ Эддѣ мать Тора очень часто называется Fiorgyn — имя, которымъ именуется и сынъ ея, громовникъ Торъ. Шеппингъ во второй разъ уже берется представить Перуна неславянскимъ божествомъ, перешедшимъ до славянъ черезъ литовцевъ и латышей 4). Въ послѣднее время Рожнецкій въ своей стать о Перунь и Торь 5) высказалъ мнѣніе о вліянія культа норвежскаго Тора на культъ Перуна у русскихъ, не отрицая славянское происхождение Перуна. Подобное мити было высказано гораздо ранте Погодинымъ. Французскій слависть Леже не отрицаетъ Перуна у русскихъ, однако все-таки сомнѣвается о его существования у западныхъ и южныхъ славянъ <sup>6</sup>). Ему, а равно и никому изъ современныхъ миеологовъ, неизвѣстенъ какой-либо историческій южно-славянский тексть, въ которомъ бы встричалось имя Перуна. Сомнѣніе Леже подкрѣплено было однимъ письмомъ профессора Шишманова, который заявилъ, что нигдѣ въ болгарскомъ фольклорѣ не встрѣчалось ему имя Перуна<sup>7</sup>).

<sup>1)</sup> Журн. М. Н. Пр., ч. 230, стр. 145.

<sup>2)</sup> Archiv für slav. Phil. XIV, crp. 633.

<sup>3)</sup> J. Grimm, Deutsche Mythologie, I<sup>4</sup>, crp. 143.

<sup>4)</sup> Д. Шепцингъ, Миеы слав. язычества, М. 1849, стр. 116, 117; Фил. Зап. 1888, кн. VI, стр. 6.

<sup>5)</sup> St. Rożniecki, Perun und Thor, ein Beitrag zur Quellen-kritik der russischen Mythologie. Archiv f. sl. Ph. XXIII, crp. 462-520.

<sup>6)</sup> L. Leger, La Mythologie slave. Paris, 1901, crp. 54, 59, 63.

<sup>7)</sup> Тамъ же, стр. 59.

При этихъ сомнѣніяхъ съ одной стороны, успѣвшихъ уже отразиться и въ популярныхъ сочиненіяхъ по славянской миеологіи<sup>1</sup>), при упорныхъ утвержденіяхъ<sup>8</sup>), съ другой стороны, о существованіи общеславянскаго культа Перуна, вопросъ о Перунѣ пока остается еще открытымъ. Мы не будемъ заниматься этимъ вопросомъ въ его общеславянской цѣльности, а лишь только разсмотримъ культъ Перуна у южныхъ славянъ, откуда и постараемся вывести неизвѣстныя до сихъ поръ показанія.

#### П.

#### Этимологія имени Перунъ.

О происхожденіи и о этимологическомъ образованіи слова Перунъ мнѣнія ученыхъ еще не сходятся. Нѣкоторые находятъ въ немъ индо-европейскій корень park, spark<sup>8</sup>); другіе предполагаютъ, что это старо-германская форма \*Perkûnos, \*Ferxûnaz, \*Ferkũnaz съ значеніемъ высокій<sup>4</sup>); третьи сближаютъ его съ ведическимъ Pardjanya, съ скандинавскимъ Fiörgyn, съ латинскимъ quercus, съ старонѣмецкимъ forha, съ литовскимъ Perkúnas<sup>5</sup>). Кажется, что въ данномъ случаѣ очень многое принесетъ намъ кельтское названіе теперешней германской Черной-Горѣ съ восточными ея хребтами. Эти горы у Аристотеля извѣстны подъ именемъ 'Архи́иа öрŋ<sup>6</sup>), у Аполлонія Родосскаго Σхо́πελоς 'Ерхи́ис <sup>7</sup>), у Цезаря Sylva Hercynia<sup>8</sup>). Такимъ обра-

<sup>1)</sup> A. Lefèvre, Germains et slaves, origines et croyances. Paris, 1903, crp. 220.

<sup>2)</sup> Какъ напримъръ Krek, Einleitung in die slavische Literaturgeschichte, 2-е Aufl. Graz, 1867, стр. 363 и слъд.

<sup>3)</sup> A. Fick, Vergl. Wört. der Indogerm. Sprachen. I<sup>3</sup> Göttingen, 1874, crp. 143.

<sup>4), 5)</sup> O. Schrader, Reallexicon der Indogerm. Altertumskunde. Strassburg, 1901, crp. 295.

<sup>6)</sup> Τῶν ở ἄλλων ποταμῶν οἱ πλεῖστοι πρός ἄρχτον ἐχ τῶν ὀρων τῶν Ἀρχυνίων. ταῦτα δὲ καὶ πλήθει μέγιστχ περὶ τὸν τόπον τοῦτόν ἐστιν (Aristotelis, Meteorolog. lib. I, 18, 20).

<sup>7)</sup> A. Lefèvre, Les Gaulois. Paris, 1900, crp. 15.

<sup>8)</sup> De bello Gallico, VI, 25.

зомъ выходитъ, что кельты называли ее Аркуніей, Еркуніей, что и соотвѣтствуетъ слову Паркунія или Перкунія, такъ какъ одна изъ главнѣйшихъ особенностей кельтскаго языка это выбрасываніе иниціальнаго индо-европейскаго П<sup>1</sup>). Позже, въ IX в. нашей эры, поселившіеся тамъ германцы, по свойствамъ своего языка, замѣняя индо-европейское П—Ф, произносили имя этой горы Fergunna<sup>2</sup>). Слѣдовательно, отсюда становится очевйднымъ, что это Fergunna, какъ и норвежское Fiörgyn, ведутъ свое начало отъ другого болѣе стараго общаго слова, начинающагося на П, каковымъ въ дѣйствительности это слово встрѣчается у славяно-литовцевъ и въ языкѣ Ригъ-Веды, или такъ сказать славяно-литовское слово на П какъ и кельтское съ отпавшимъ П старѣе, и при томъ индо-европейское, а германское слово на F выходить новѣе, позднѣе по своему образованію.

Корень пер въ смыслѣ удара очень распространенъ, и при томъ съ опредѣленнымъ значеніемъ въ старомъ и во всѣхъ новыхъ славянскихъ языкахъ, а такимъ же точно является дѣятельный суффиксъ - уна, такъ что никакимъ образомъ нельзя и говорить въ данномъ случаѣ о какомъ бы то ни было вліяніи литовскаго языка, напримѣръ, на южно-славянскіе. Старо-болгарское перж — наношу удары, колочу, порю, твердится и во всёхъ славянскихъ нарѣчіяхъ. Очень интересно употребленіе глагола пера, перем въ ново-болгарскихъ нарѣчіяхъ съ значеніемъ сильно быо, наношу удары. Крестьянинъ, погоняя своихъ воловъ, чтобы шибче двигались, обращается къ нимъ съ словами: «искаш да те перем, та не врвиш!» «Дъждът пере ли пере», говорять повсюду въ Болгаріи во время ливня. «Hanpà'a го убаво», говорять о сильно битомъ человѣкѣ. «Ако те пернем еднаш», такъ обращаются иногда къ провинившимся. Такимъ же точно является и дѣятельный суффиксъ-уна, входящій въ составъ слова Перунъ. У русскихъ, напримѣръ, очень обыкновенны слѣдующія образованія:

· 6

<sup>1)</sup> Сообразно съ этимъ, напр. Pater у кельтовъ выговаривалось Athir, porcus — огс и проч. Срв. Brugmann, Grundriss I. Strassburg, 1886, стр. 271.

<sup>2)</sup> A. Lefèvre, Les Gaulois, crp. 16.

бычуна, прычуна, скакуна, топтуна (тяжело ходящій)<sup>1</sup>), кликуна, пискуна, ползуна, плакуна<sup>3</sup>) и т. п. Забѣлинъ указываетъ и на имя Яруна<sup>8</sup>). Въ Владимірской губерніи существуетъ повѣріе о летуна — существо, являющееся вдовамъ въ образѣ ихъ умершихъ мужей<sup>4</sup>). У чеховъ существуетъ béhoun, křikloun и т. п. Южно-славянскія нарѣчія особенно изобильны образованіями на -уна, при томъ не только въ нарицательныхъ, но и въ собственныхъ именахъ.

Что старымъ югославянамъ не обыли чужды ймена на -унг, это видно изъ того, что еще въ VI в. славянинъ Сварунг (Σουαроύνας, σχλάβος άνήρ) былъ воеводой у Юстиніяна и отличился въ персидской войнѣ въ 555 г. <sup>5</sup>). Если допустить, что и въ задунайскомъ старо-болгарскомъ княжествѣ была и славянская примѣсь, тогда имя Куртова наслѣдника— Гостунз<sup>6</sup>), съ начала VII в., точно также обращаетъ на себя вниманіе какъ славянское, тѣмъ болѣе, что и теперь существуетъ чисто-болгарское (славянское) село Гостунг въ окрестностяхъ Неврокопа<sup>7</sup>). Въ VIII в. встрѣчается личное имя Славунг (Σхλаβοῦνος), князь славянскаго племени съвери<sup>8</sup>), — имя одного изъ семи племенъ, подчиненныхъ Аспарухомъ, — плѣненный тайными агентами Копронима и послѣ, вѣроятно, погибшій отъ смертной казни<sup>9</sup>). Въ XIV в. упоминается о городѣ Добруню въ Македоніи, взятомъ Стефаномъ Дечанскимъ послѣ Вельбуждскаго пораженія<sup>10</sup>). Въ южно-

- 8) Тамъ же, стр. 323.
- 4) Живая Старина, 1901, III—IV, стр. 136.
- 5) Иречекъ, Исторія Болгаръ, Одесса, 1878, стр. 100.
- 6) В. Н. Златарски, Студии по българската история. София, 1903, стр. 20.
- 7) В. Кжнчовъ, Македония, София, 1900, стр. 195.

8) Новое чтеніе текста: Άποστείλας δὲ ὁ βασιλεὺς λάθρα εἰς Βουλγαρὶαν ἐπίασε τὸν Σεβέρων ἄρχοντα Σκλαβοῦνον, τὸν πολλὰ κακὰ ἐν τῆ Θράκη ποιήσαντα. Theophanis Chronographia. Ed. C. de Boor, Lipsiae, 1883, I, стр. 436.

9) В. Н. Златарски, тамъ же, стр. 28.

10) Данило, Животи краљева и арх. српских. Изд. ђ. Даничић. Загреб, 1866, стр. 197.

<sup>1)</sup> Р. Ф. В., 1903, кн. 1 и 2, стр. 44.

<sup>2)</sup> Ив. Забѣлинъ, Исторія русской жизни. Москва, 1879, II, стр. 276.

славянскихъ памятникахъ XV — XVII в., изданныхъ въ «Гласникѣ» 42, встрѣчаются имена, образованныя суффиксомъ -унз. Примѣромъ могутъ послужить слѣдующія изъ нихъ: Перуника, Бюгуна, Добрунь, Милунь, Милуна, Радунь, Радуня, Тихунь и др. Современныя южно-славянскія нарѣчія точно также обильны подобными примѣрами: благуна іа́бълка въ Дибрѣ, Бюгуновци село въ Трнскомъ уѣздѣ, Бюгунци — село на болгарской Моравѣ, Medyнз — село вблизи Подгорицы, калву̀н — (клювъ) въ окрестностяхъ Сыстова, меду̀нз — самецъ медвѣдь въ окрестностяхъ Тетевена, въ Габровѣ, писку̀нъ, гору̀нъ (quercus pedunculata) въ Еленѣ, сладу̀нъ (quercus conferata) въ Елевѣ, благу̀нъ (quercus conferata) въ окрестностяхъ Лома, и т. д.; имена лицъ у болгаръ: Петруна, Радуна, Галуна, Перунъ, Парунъ, Перуна, Спасуна и т. д. Маретичъ вычисляетъ около 40 личныхъ именъ на -унъ у сербо-хорватовъ <sup>1</sup>).

Слѣдовательно, обширное употребленіе составныхъ частей имени Перуна какъ и самаго этого имени у нѣкоторыхъ славянскихъ народовъ, особенно же у южныхъ славянъ, гдѣ вліяніе литовцевъ и норвежцевъ, послѣ разселенія славянъ, стало невозможнымъ, свидѣтельствуетъ о существованіи этой самой формы Перунз въ общеславянской эпохъ. О происхожденіи и Формѣ этого имени раньше той эпохи можно только предполагать. Связь имени Перуна съ однимъ предполагаемымъ индоевропейскимъ \*parg, съ ведическимъ Pardjanya, съ кельтскимъ (P)erkunia, съ норвежскимъ Fiörgyn, съ литовскимъ Perkunas (Parkones)<sup>2</sup>) очень вѣроятна. Предполагаемое \*Parg-un-ia въ нѣкоторыхъ языкахъ было сохранено съ кореннымъ гортаннымъ звукомъ, а въ славянскомъ имя это отодвинулось въ другомъ направленіи съ очень употребляемымъ корнемъ пер безъ гортаннаго звука. И польское слово *Piorun* указываетъ на то, что имя

<sup>1)</sup> Maretić, Narodna imena i prezimena u Hrvata i Srba (Rad, 82, crp. 128-9).

<sup>2)</sup> Veckenstedt, Die Mythen, Sagen und Legenden der Žamaiten (Litauer), II. Heidelberg, 1883, стр. 255, указываетъ на форму Parkenas какъ на болѣе старую, чѣмъ Perkunas. Срв. А. Brückner въ Archiv f. sl. Ph. IX, стр. 21.

это развилось на чисто м'єстной славянской почв'є, гді *е* перешло вь *io*, какъ это и въ глаголі перж *pior*ę, берж *bior*ę. Чужія слова, остающіяся безъ значенія для заимствовавшихъ, звучатъ какъ и въ чужомъ языкѣ. Еслибы у славянина поляка не существовало слово Перунъ и еслибъ онъ занималъ непонятное ему литовское слово, онъ бы произносилъ это слово Перкуномъ, а не Піоруномъ.

Ясная славянская этимологія слова Перунь уже указываеть намъ, каковымъ былъ главный миеическій аттрибутъ этого славянскаго божества, или, лучше сказать, которое изъ природныхъ явленій именуется этимъ словомъ. Переводъ же этого имени другимъ, болѣе яснымъ южно-славянскимъ словомъ, будеть бияча, удряча, грамовника. За отсутствіемъ какихъ бы то ни было историческихъ текстовъ, которыми было бы указано на другой аттрибуть Перуна, мы не въ состояни съ достовѣрностью сказать, что древне-славянскій Перунъ быль, напримѣръ, кромѣ громовника, и дождевникомъ. Действительно, южно-славянский фольклоръ отдаетъ эти два аттрибута св. Ильѣ, замѣнившему позже Перуна, однако съ полнымъ правомъ можно утверждать, что они ничто иное, какъ новѣйшее наслоеніе. Впрочемъ соименникъ Перуна, Pardjanya, въ Ригъ-Ведѣ даритъ благодѣтельными дождями, спасительныя воды орошають увядшія растенія. Самъ Pardjanya олицетворяетъ тучи. Теленокъ его-дождь, а ревъгромъ <sup>1</sup>).

#### Ш.

#### Историческія, географическія, фольклорныя и др. свидттельства.

Прежде всего вспомнимъ бѣгло о главнѣйшихъ свидѣтельствахъ о Перунѣ у русскихъ и западныхъ славянъ. Прямымъ доказательствомъ боготворенія Перуна на Руси во время язычества

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Rig-Veda, V; 7, 1-2.

служить летопись Нестора, въ договорахъ между русскими и Византіей въ 907, 945, 971 годахъ; Новгородская лѣтопись, Галицкій тексть съ 1302 г.<sup>1</sup>). Въ чехо-словацкой старинѣ до сихъ поръ не открытъ еще какой-либо текстъ съ именемъ Перуна. Нѣкоторые мнеологи довольствуются только указаніемъ на двѣ словацкія пѣсни, записанныя восторженнымъ славянофиломъ Коларомъ<sup>2</sup>). Въ этихъ пѣсняхъ упоминается о Buoh-tъ Parom-ѣ. Въ словарѣ словацкаго языка встрѣчается между прочимъ и глаголъ peruntati, трещать, съ прилагательнымъ perunský, а также есть и нѣсколько заклинаній съ именемъ Parom, Peron (Parom do tebe, Peronova strela t'a zabila)<sup>8</sup>). Польскимъ королемъ Владиміромъ запрещенъ былъ народный обычай поддерживать вѣчный огонь Перуна (Pioruna) 4), имя котораго и теперь у поляковъ пользуется столь обширнымъ употребленіемъ въ смыслѣ прома. Опять попадаются здесь местныя имена, посвященныя Перуну 5). Что и прибалтійскіе славяне именовали бога-громника тёмъ-же самымъ именемъ, видно изъ названій perendan, вполнѣ соотвѣтствующее нѣмецкому Donnerstag. Замѣчательно, что у черногорцевъ до сихъ поръ по четвергамъ еще чтуть громовника отъ градобитія <sup>6</sup>). Крайне неумістнымъ было бы въ данномъ случат искать здесь ствернаго вліянія (Donnerstag). О итальянскомъ вліяній туть еще можно допустить (четвергъ = день Юпитера = Iovis dies = giovedi), однако всетаки необъяснимымъ становится, существовало ли у латинянъ подобное повѣріе какъ у черногорцевъ или же этотъ случай ничто иное какъ чисто-славянскій праздникъ, и, слѣдовательно, здѣсь и слова не можеть быть о заимствованіи. Извѣстныя до сихъ поръ историческія сообщенія о Proven-ѣ <sup>1</sup>), въ честь кото-

<sup>1)</sup> Máchal, Nákres slovanského bájeslovi. Praha, 1891, crp. 23.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 23.

<sup>3)</sup> Slovanský Sbornik, V, crp. 26. – Máchal, crp. 20.

<sup>4)</sup> Slovanský sbornik, V, crp. 27.

<sup>5)</sup> Jireček въ Č. Č. M., 1863, стр. 154.

<sup>6)</sup> П. А. Ровинскій, Черногорія, II т. Спб., 1901, стр. 453.

<sup>7)</sup> Helmoldi Chronica Slavorum. Hannoverae, 1868, I, crp. 83.

раго посвящали дубы, и о *Porenutius*-ѣ<sup>1</sup>) на островѣ Рюгенѣ приводятся нами съ оговоркой. Другія имена у западныхъ славянъ насчитываетъ Крекъ<sup>3</sup>).

- 11 -

Свидѣтельство Прокопія въ VI в. о культѣ громовника у южныхъ славянъ является вполнѣ классическимъ и неоспоримымъ: «Славяне признають одного только властителя этой вселенной, одного бога, творца молніи. Ему они приносять въ жертву воловъ и другихъ животныхъ»<sup>8</sup>). Въ тесной связи съ этимъ свидетельствомъ о жертвоприношени воловъ богу громовнику находится, по всей въроятности, доселъ сохранившийся у южныхъ славянъ обычай на день св. Ильи убивать быковъ, телятъ, и мясо ихъ раздавать всёмъ поселянамъ. Такъ, «въ окрестностяхъ Велеса (Македонія) на день св. Ильи отъ имени цѣлаго села приносится общая жертва. Всѣ поселяне сходятся на определенномъ месте, такъ называемомъ оброчищъ. Тутъ именно убивается волъ, и мясо его заваривается въ общемъ котлѣ. Такъ приготовленное мясо распредбляется по частямъ всбмъ семьямъ, готовящимъ каждое для себя особый об'еденный столъ. Жертва считается действительной после исполнения некоторыхъ обрядовъ и чтенія особыхъ молитвъ сельскимъ священникомъ. Подобныя празднества съ жертвоприношеніями устраиваются очень часто во многихъ мѣстахъ въ Македоніи» 4). Этотъ обычай существуетъ также въ освобожденной части Македоніи, въ окрестностяхъ Кюстендиля 5). Ворачекъ описываетъ подробно этотъ обычай у родопскихъ болгаръ въ Пловдивскомъ (Филиппопольскомъ) селѣ Ярловѣ, гдѣ приносятъ въ жертву овецъ на высокомъ холмѣ, поросшемъ дубами, называемомъ Св. Илія <sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Saxo Grammaticus, Gesta Danorum. Strassburg, 1886, crp. 578.

<sup>2)</sup> Krek, Einleitung. 2 Aufl., crp. 385, 386.

<sup>3)</sup> Θεόν μέν γὰρ ἕνα τὸν τῆς ἀστραπῆς δημιουργόν ἀπάντων χύριον μόνον αὐτὸν νομίζουσιν εἶναι· καὶ θύουσιν αὐτῷ βόας τε καὶ ἱερεῖα ἀπάντα. Proc. De bello Gothico, III, 14.

<sup>4)</sup> Шапкаревъ, Сборникъ, кн. VII, София, 1891, стр. 185.

<sup>5)</sup> Любеновъ, Баба Ега, Търново, 1887, стр. 19.

<sup>6)</sup> Perunova slavnosť v Rhodopách (Slov. sbornik, V, crp. 77-79).

Въ житіи св. Димитрія Солунскаго находимъ интересное свёдёніе о богѣ Пириню. Въ 676 году, при осадѣ Солуна славянами, воевода ихъ Хацонъ спросилъ по своему обычаю у оракула, удастся ли ему войти въ городъ<sup>1</sup>). Пириномъ сказано ему было въ отвѣтъ (какъ это стоитъ въ болгарскомъ изданіи житія), что войдетъ<sup>2</sup>). Однако до появленіи въ печати критическаго изданія рукописей этого житія, мы должны воздержаться отъ всякихъ заключеній, ссылаясь только на прибавку έх тої Пυрήνος (sic). Разъ это утверждено, тогда уже все, чего недостаетъ у Прокопія, именно имя громовника, будетъ дополнено.

Въ одномъ изъ старо-болгарскихъ переводовъ Александрии, сохраненной въ русской переписи, еллинский громовержецъ Зевсъ, отецъ Александра Великаго, поименованъ славянскимъ Перуномъ: сиъ бжин, Пороуна велика, цръ 'Алексан'дръ <sup>8</sup>): идс Θεου Διός του μεγάλου, βασιλεύς 'Αλέξανδρος).

Еще однимъ свидѣтельствомъ о культѣ Перуна у болгаръ служитъ недавно публикованная профессоромъ В. Н. Златарскимъ исторія болгаръ іеросхимонаха Спиридона. Отецъ Спиридонъ несознательно является въ этомъ произведеніи первымъ болгарскимъ фольклористомъ. Онъ упоминаетъ, что въ XVIII в.,

Ο τῶν αὐτῶν Σκλαβίνων ἔξαρχος τοὔνομα Χάτζων, κατὰ τὸ αὐτῷ εἰθισμένον διὰ μαντείας ἡτήσατο μαθεῖν, εἰ εἰσελθεῖν ἔχοι ἐν τῆ Θεοφυλάκτῷ ἡμῶν πόλει. Tougard, De l'histoire profane. Paris, 1874, crp. 126.

<sup>2)</sup> Въ изданіи Тугара напечатано только хаі εἰρήθη αὐτῷ ὅτι εἰσελθεῖν ἔχει (и сказано имъ было въ отвѣтъ, что войдетъ). Однако въ одномъ извлеченіи П. Р. Славейкова изъ того-же самаго житія (Житие на св. Димитрия Солунски, Цариградъ, 1868) находимъ, что упомянутому воеводѣ отвѣчено было Пириномъ (ἐх тої Пёрήνος), стр. 41. Славейковымъ не упомянуто, откуда сдѣлано имъ его болгарское извлеченіе; съ другой стороны самъ Тугаръ заявляетъ (стр. XIII), что прочесть это житіе въ Парижской рукописи составляетъ громадное затрудненіе, какъ и исправить, или сличить его съ другими рукописями. Если дѣйствительно Славейковымъ намъ дана вѣрная перепись имени, можно бы сказать, что Пёрήνος (gen.) соотвѣтствуетъ одному Ругип, Poren Perun (Krek, Einleitung, стр. 385).

<sup>3)</sup> В. Истринъ, Александрія русскихъ хронографовъ. Москва, 1893, стр. 114—115. Ягичъ относитъ этотъ переводъ въ старо-болгарскую эпоху. Archiv f. sl. Ph. XVI, стр. 223.

когда онъ жилъ въ Болгаріи, почитали еще Перуна и чествовали его во время бездождія: И сего Первна болгары почитають: во врема бездождію, собираются юноши и д'явицы и избираютъ единаго, или от джвицъ или юношауъ, и облачают его въ мреж8, аки въ багрізниц8, и сплет8тъ ем8 вънецъ от б8різнов въ образ кралія Перяна, и ходжт по домахъ, играюще и спъвающе часто поминающе бъса того, и поливающе водами и Первна того, и сами себъ; людіе же безвмній даютъ имъ милостыню 1). Замѣтка эта отца Спиридона очень важна еще потому, что съ открытіемъ ея теперь легко можно разрѣшить не выясненный до сихъ поръ вопросъ балканскаго фольклора значение и происхождение слова пирпробуа, неперуда, papalugă и пр. при одноименномъ обычат. Впрочемъ объ этомъ скажемъ подробнее въ особенной статъе. Что отецъ Спиридонъ подъ именемъ Перуна понимаетъ не только самаго бога дождевника, но и громовержца у Прокопія, видно изъ объясненіемъ слова самымъ о. Спиридономъ: молній или Первнъ <sup>2</sup>).

Въ рукописи Сокровнще д'втемъ<sup>8</sup>), писанной въ западной Болгаріи въ концѣ XVIII или въ началѣ XIX в. и хранящейся въ Софійской Народной Библіотекѣ подъ № 191, сказано: ца́рь е́расмій. ко́ито бе́ше мбчи́тель лю́демъ свои́мъ пораже́нъ (сокрбше́нъ) бы́сть о́у ло́жницата си мо́лніею (первномъ), листъ 14а.

Василій Априловъ, самый добросовѣстный изъ болгарскихъ писателей съ эпохи духовнаго возрожденія болгаръ, утверж-



<sup>1)</sup> Спиридонъ Ібросхимонахъ, Исторія во кратці о болгарскомъ народъ славінскомъ. Вочинися и списася къ лъто 1792. Изд. В. Н. Златарски. София, 1900, стр. 14.

Замъчательно подобное фольклористическое примъчаніе въ самой Россіи о Перунъ, находящееся въ одной рукописи XIV в. въ Петерб. Духовн. Акад.: но и нънъ по оукраннамъ молится юмоу проклатомоу когъ Пироунъ (Krek, Einleitung, стр. 385).

<sup>2)</sup> Спиридонъ, стр. 91.

<sup>3)</sup> Рукопись эта состоитъ изъ семи разговоровъ учителя съ его ученикомъ. Что рукопись греческаго происхожденія, видно изъ употребленныхъ въ текстѣ греческихъ именъ. Рукопись открыта въ монастырѣ св. Кирика, въ окрестностяхъ селенія Смиловци, Царибродскаго уѣзда.

даеть свидётельство о. Спиридона, заявляя, что «нынёшніе болгаре въ своихъ народныхъ пёсняхъ славятъ Перуна, Коляду, Ладу и Леля» <sup>1</sup>). Априловъ свидётельствуетъ только о томъ, что дёйствительно зналъ, не придерживаясь того направленія эпохи, безцеремонно насчитавшей цёлый сонмъ фантастическихъ словъ, какъ именъ славянскихъ божествъ. И въ самомъ дёлё, упомянутыя Априловымъ именъ живутъ и доселё въ болгарскомъ фольклорё — нёкоторыя въ самыхъ личныхъ именахъ, другія же въ пёсняхъ.

До сихъ поръ изданы были двѣ болгарскія пѣсни съ именемъ Перуна. Однако-жъ пѣсня, записанная Раковскимъ<sup>2</sup>), пр́инята была нѣкоторыми учеными какъ мистификація въ виду черезчуръ патріотической окраски всѣхъ литературныхъ трудовъ автора «Горскаго Пжтника». Вотъ эта пѣсня:

> Пипируда злата Прѣдъ Перуна лѣта, Лѣта и пролѣта По поле ся мѣта И Богу ся моли: Дай Боже дъждецъ! Да израстжть нивы Нивы и ливады! Бары, бары води! Блата, блата віна! Всякы класъ и тъгаръ! Всяко гребло тягло! Отъ коряна кошница По всякж лозицж!

Мы справились у знакомыхъ намъ лицъ въ окрестностяхъ

٦.

<sup>1)</sup> В. Априловъ, Денница Ново-болгарскаго образованія. Одесса, 1841, стр. 92.

<sup>2)</sup> Г. С. Раковски, Горскій Пжтникъ. Новый Садъ, 1857, стр. 168.

города Котла, гдё могъ Раковскій записать эту пёсню, и дёйствительно мы получили текстъ, записанный въ селё Жеравнё учителемъ Ранковымъ; однако въ немъ не видно имени Перуна, какъ и послёднихъ стиховъ Раковскаго. Вотъ эта пёсня:

> Пипирудж ліата, Ліата и пруліата (2) И се Богу моли: «Даі, Боже, даі, даі Сйтен, дребен дъждец, Да пуникни житу, Житу чърнукласу (2), И кичъсту прусо».

При томъ, ознакомившись съ ново-греческими «пирпирунами», мы замѣтили, что нѣкоторые стихи пѣсни Раковскаго вполнѣ соотвѣтствуютъ подобнымъ ново-греческимъ. Это убѣждаетъ насъ, что Раковскій по этимъ именно образцамъ смастерилъ нѣкоторые изъ послѣднихъ стиховъ, позабытые авторомъ, вѣчно странствовавшимъ изъ Константинополя въ Аеины, Парижъ, Бѣлградъ, Букарестъ и т. д. Одна изъ греческихъ пѣсней у Marcellus<sup>1</sup>) несомнѣнно послужила здѣсь основаніемъ Раковскому, болгарскій языкъ котораго въ данномъ случаѣ ничто иное, какъ буквальный переводъ греческаго. Примѣромъ можетъ послужить сличеніе нижеслѣдующихъ стиховъ:

Κύριε, βρέξε μιὰ βροχή,...
Μπάραις, μπάραις τὰ νερὰ,
Λίμναις, λίμναις τὰ χρασιὰ.
Κάτε χούτσουρο χαλάθ',
Κάτε στάχη χαὶ ταγάρ'.

Дай Боже дъждецъ!... Бары, бары води! Блата, блата віна! (Отъ коряна кошница́) Всякы класъ и тъгаръ!

Другая болгарская народная пёсня съ именемъ Перуна

<sup>1)</sup> M. de Marcellus, Chants du peuple en Grèce. T. II. Paris, 1851, crp. 214.

издана была въ «Цариградскомъ вёстникѣ», 1859, № 439, съ заглавіемъ «Женитба Ива изъ Меглена». Въ этой пёснё дёйствительно попадаются обороты, присущіе болгарской народной поэзіи, однако изъ всего остального видно, что это произведеніе ничто иное, какъ поддёланный текстъ. Прежде всего языкъ самой пёсни искусственъ, и никоимъ образомъ нельзя принять его за какой-либо изъ болгарскихъ говоровъ. Вотъ стихи, содержащіе имя Перуна:

> Гласъ невидимъ отъ воздуха выка: Чуете ли Царе Шишманине! Те поздравя Милка самодива, Отъ Перуна Неда Самохотка. Та пущайте мачкы отъ корабы Нека стоятъ корабы во море.

Пѣсня эта какъ разъ пришлась по вкусу Раковскаго; онъ перепечаталъ нѣсколько куплетовъ изъ нея и съ жаромъ рекомендуетъ ихъ, дивясь ея старинности, что будто-бы это произведеніе относилось къ эпохѣ до созданія Зевсомъ греческаго Олимпа <sup>1</sup>).

Имя Перуна вполнѣ сохранено въ именахъ липъ и топографическихъ названіяхъ у всѣхъ южныхъ славянъ. Какъ христіанство ни препятствовало сохраненію личныхъ именъ, находящихся въ связи съ языческою древностью<sup>3</sup>), все-таки имя Перуна успѣло сохраниться доселѣ. Въ Трнскомъ уѣздѣ хорошо сохранено мужское имя *Перу̀нз*, какъ и женское *Перуна* съ его ласкательными: *Перунка*, *Перуника*<sup>3</sup>). Въ Радомирскомъ селѣ Витановци, въ окрестныхъ селахъ Ихтимана и въ Софійскихъ

<sup>1)</sup> Г. С. Раковски, Ключъ быгарскаго ызыка. Одесса 1880, стр. 93.

<sup>2)</sup> Въ старину имя Перунъ служило также собственнымъ именемъ. Въ одной рукописи съ XII в., упомянуто, что Перунъ, Хърсъ, Велесъ и Траянъ были именами лицъ (Krek, Einleitung, стр. 384), возведенныхъ въ божества: на бъ обратным (Archiv f. sl. Ph. XI, стр. 305). Въ XIII—XIV в. Дубровничанка какая-то именовалась Перхуна (Rad, кн. 89, стр. 132).

<sup>3)</sup> Сборникъ министерства, XV, стр. 198.

селахъ (Подгумеръ, Славовци, Малешевци) попадается женское имя Перуна. Въ Македоніи встрѣчается женское имя Перуница<sup>1</sup>). Въ Нейковѣ, селѣ Котленскаго уѣзда, и теперь еще въ ходу мужское имя Пару̀нъ, а въ Градецѣ, Жеравнѣ, и въ самомъ городѣ Котлѣ извѣстно и женское имя Паруна. Оно извѣстно и въ Самоковскомъ селѣ Ковачевци (сравн. съ словацкимъ Parom, Parun). Въ Чачанскомъ селѣ Слатина (Сербія) еще живетъ семейство Перуничић — имя извѣстное уже съ 200 лѣтъ тому назадъ<sup>3</sup>). По достовѣрнымъ имѣющимся у насъ свѣдѣніямъ, имя Перуна теперь уже вышло изъ употребленія у сербо-хорватовъ<sup>3</sup>), хотя не долго тому назадъ еще употреблялось личное имя Перунко<sup>4</sup>). По свидѣтельству профессора-словинца Крека мужское имя Перуна и теперь сохранено у словинцевъ <sup>5</sup>).

Женское личное имя Перуника, Перуника, Перуника (Пера) встрѣчается и въ народныхъ пѣсняхъ сербовъ и болгаръ:

«Ој девојко, бела Перунико!» 6)

ИЛИ

«*Перунѝче*, девойче! Не стой, *Пе́ро*, на бре́г-о!<sup>7</sup>)

ИЛИ

«*Перуни́го*, гьиздава девойко! Тихом-пееш, диле́ко се слуше»<sup>8</sup>).

4) Gržetić Gašpičev, O vjeri starih slovjena. Mostar, 1900, crp. 192.

5) Krek, Einleitung, crp. 385.

8) Шапкаревъ, тамъ же, № 973.

2



<sup>1)</sup> Миладиновы, Сборникъ, 2-е изд., стр. 533.

<sup>2)</sup> Это свѣдѣніе миѣ досталъ любезный слатински уроженецъ Драгутинъ М. Перуничичъ. Очень можетъ быть, что это семейство то самое упомянутое Караджичемъ въ «Живот и обичаји» Беч, 1867, стр. 93.

Этими и другими свёдёнія мы обязаны любезности д-ра Алауповича изъ Сараева.

<sup>6)</sup> Браниславъ Нушић, Косово, I, стр. 166.

<sup>7)</sup> Шапкаревъ, Сборникъ, кн. VI, № 1227. Срв. варіантъ у Миладиновыхъ, Сборникъ, № 271.

MTN

Перуника въздън вика: «Перунико, мала мо̀ме, Ела, мо̀ме, о̀бери ме, Обери ме, за̀боди ме» и пр.

(Рукопись).

Кажется, безполезно будетъ доказывать, что имя Перуника (Перунъ) никакъ не образовалось отъ имени св. Вероники, какъ предполагалось. Въ одномъ апокрифѣ даже указывается, что когда-то имя это выговаривалось у славянъ и Берникіа<sup>1</sup>). Позднѣе католики хорваты выбросили слово Перуника, замѣнивъ его церковнымъ именемъ Veronika<sup>2</sup>).

Имя Перуна, какъ было сказано, сохранилось доселѣ въ многихъ топографическихъ названіяхъ. У словенцевъ существуетъ Перуня весь и Перуньи врхз<sup>8</sup>). На восточной части Истрійскаго полуострова возвышается гора Перунз, вышиною 881 м. Одна изъ горныхъ вершинъ между Сутѣской и Варешемъ (въ Боснѣ) именуется Перуномз. Д-ръ Алауповичъ изъ Сараева оказалъ намъ свою любезность провѣркой этого факта. У хорватовъ существуетъ Перуна-Дубрава<sup>4</sup>), въ Далмаціи—гора Перунз возлѣ самаго села Дубрава<sup>5</sup>). На разстояніи пяти км. отъ Крагуевца (Сербія) находится село Перуновацз<sup>6</sup>). Въ Княжевацкомъ округѣ существуетъ горная вершина Перинатица<sup>7</sup>). Въ Куршумлійскомъ уѣздѣ есть село Перуника<sup>8</sup>). Авторъ описанія

<sup>1)</sup> Порфирьевъ, Апокрифич. сказанія о новозав. лицахъ и событіяхъ. Спб., 1890, стр. 280.

<sup>2)</sup> Gržetić, O vjeri starih slovjena, crp. 193.

<sup>3)</sup> Krek, crp. 385.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 885. — Gržetić, сгр. 193.

<sup>5)</sup> Rad, кн. 89, стр. 133: «U selu Dubravi, pod pomenutom planinom Perun, priča se da su se na neke mjestu selu ljudi nekad klanjali bogu Perunu...»

<sup>6)</sup> К. Јовановић, Речник свију вароши, варошица, села и засеока у Србији. Београд, 1872, стр. 57 и 129.— Милићевић, Кнежевина Србија. Београд, 1876, стр. 758.

<sup>7)</sup> Милићевић, стр. 825.

<sup>8)</sup> Краљевина Србија. Београд, 1884, стр. 414.

— 19 — Татаръ-Пазарджикской каазы (Өракія), Стефанъ Захаріевъ, ми-

моходомъ упоминаетъ объ одной Перуновой горѣ<sup>1</sup>) южнѣе г. Пещеры. Иречекъ упоминаетъ о той же самой горѣ съ именемъ Перинз<sup>2</sup>), да и провѣркой, сдѣланной нами, утверждается самымъ теперешнимъ именемъ этого же холма — Перинъ. Мъстность, находящаяся вблизи Германа и Осича, въ Кумановской каазъ, въ съверной Македонии, извъстна подъ именемъ Перинг<sup>3</sup>). Опять тыть же самымъ именемъ называются высокія Македонскія горы Перинъ, какъ и носящее ихъ имя село, находящееся у подошвы этихъ горъ. Миклошичъ<sup>4</sup>) производить это название отъ имени Перуна. Выводъ этотъ утверждается существованіемъ подобныхъ же соотношеній у другихъ болѣе удаленныхъ славянъ. Такъ напримъръ, теперешній скитъ Перына, находящійся на лѣвомъ берегу р. Волхова, воздвигнуть на самомъ мѣстѣ, гдѣ когда-то возвышалось идолище Перина <sup>5</sup>). Точно такимъ-же является еще Перинградъ<sup>6</sup>) вблизи Столаца (Герцеговина). Въ Албанію, къ ю.-в. отъ Берата, есть село Периняси<sup>7</sup>). Шеппингъ упоминаетъ объ одномъ географическомъ имени въ Валахіи---Перкуниста<sup>8</sup>). Въ старину Белоцкая община (Румынія) называлась Перени<sup>9</sup>). Названіе болгарскаго городка Перущица, встрѣчающееся еще въ XIII в.<sup>10</sup>), напомянаеть о Новгородскомъ Перушицѣ, — когда, по лѣтописи, самый идолъ былъ выброшенъ въ Волховѣ (ты, рече, Пербшице, досити еси пилъ и галъ, а нынъ плови оуже проче).

2\*

<sup>1)</sup> Стефанъ Захарієвъ, Описаніе на Татаръ-Пазарджишка-тж каазж. Вісна, 1870, стр. 64.

<sup>2)</sup> Иречекъ, Княжество България. П. Пловдивъ, 1899, стр. 445.

<sup>3)</sup> Срв. Д-ръ Ј. Х. Васиљевић, Драгаш и Константин Дејановићи. Београд, 1902, стр. 45.

<sup>4)</sup> Miklosich, Lexicon p. sl. gr. l. подъ именемъ Пероунъ.

<sup>5)</sup> Барсовъ, Очерки русской исторической географіи. 2-е изд. Варшава 1885, стр. 203.

<sup>6)</sup> Gržetić, crp. 193.

<sup>7)</sup> H. Weigand, Die Aromunen, I. Leipzig, 1895, crp. 92.

<sup>8)</sup> Шеппингъ, Миеи славянскаго язычества, стр. 117.

<sup>9)</sup> Lahovari, Marele Dict. Geografic, v. IV, Bucarești, 1901, sub voce.

<sup>10)</sup> Cantacusenus, II, 406: Περιστίτζα.

Наконецъ имя Перунъ встрѣчается и какъ названіе цвѣтковаго растенія Iris Germanica — Перуника во всѣхъ южно-славянскихъ странахъ<sup>1</sup>). Что славяне любили посвящать богу громнику нѣкоторыхъ изъ цвѣтковыхъ и другихъ растеній<sup>9</sup>), объ этомъ свидѣтельствуютъ слѣдующія названія у русскихъ: *иромз* (Onosma tinctoria) въ Екатеринославской губерніи, *иромовой* корень (Asporagus officinalis), *иромдола* (Valeriana officinalis), *иромникъ* (Geranium sanguineum) въ Кіевской губерніи, *иромовикъ* (Echion vulgare) въ Екатеринославской губерніи, *иромовикъ* (Echion vulgare) въ Екатеринославской губерніи и пр.<sup>8</sup>). Вполнѣ подходящій примѣръ находимъ у латышей, у которыхъ полевая горчица именуется прямо Перуновымъ цвѣткомъ, Pehrkones. Русскіе тоже называютъ съ именемъ Перуна нѣкоторыя изъ цвѣтковыхъ растеній<sup>4</sup>).

Посвященіе ириса въ честь Перуна южными славянами находится въ близкой связи съ Дубровницкимъ названіемъ тогоже самого растенія—богища т. е. божій цвѣтокъ. Замѣчательно повѣрье въ окрестностяхъ Кюстендиля и въ г. Пещеры, что непроцвѣтаніе этого растенія (перуники) считается предвѣстникомъ смерти въ той семьѣ, въ саду которой находится это растеніе. Удивительно совпаденіе между южно-славянскимъ повѣрьемъ о растеніи перуника и назначеніи еллинской богини Ирисъ (еще

En dépit de l'orage La joubarbe a fleuri; Au retour du voyage Il sera mon mari, etc.

(Revue des trad. populaires, T. XVIII, crp. 286).

3) Срв. Ботан. словарь Анненкова.

4) В. Мочульскій. О мнимомъ дуализмѣ въ мисологіи славянъ. Варшава, 1889, стр. 51.

<sup>1)</sup> Въ болгарской литературъ существуетъ даже книжка съ Фольклористичнымъ матеріаломъ, написанная Ил. Р. Блъсковымъ подъ именемъ «Перуника». Варна, 1884.

<sup>2)</sup> У Французовъ испотокъ Юпитера (joubarbe, sainte-barbe) съ гадательнымъ значеніемъ. Если онъ процвѣтеть, любимый вернется, если нѣтъ — онъ погибнетъ. Этимъ народнымъ преданіемъ воспользовался поэтъ въ своихъ стихахъ:

<sup>3</sup>Іріς — небесная радуга — растеніе перуника) исполнять приговоръ божествъ рѣзать фатальный волосъ женщинамъ, приговоренныхъ ими на смерть<sup>1</sup>). Близость этого соотношенія заставила насъ невольно подумать, что при ранѣе существовавшемъ у нихъ культѣ громовика и дожденосца, южные славяне вѣроятно восприняли изъ греко-римскихъ миеическихъ представленій ту связь, которая открывается намъ между названіемъ Перунъ перуника и именемъ радуги Ирисъ, богини Ирисъ и цвѣтка ирисъ.

Имя nanapýнa, которымъ именуется макъ въ Горной-Орѣховицѣ (Трновскій округъ), не должно никакимъ образомъ связывать съ именемъ Перуна: это имя есть славянизированное латинское имя растенія papaver somniferum.

Распространеніе имени Перуна у русскихъ многими учеными утверждается на единственномъ историческомъ текстѣ въ Несторовой лѣтописи, при переписываніи которой имя это перешло въ книги, а потомъ уже и въ преданія. Подобное объясненіе никоимъ образомъ нельзя примѣнить къ южно-славянскимъ землямъ и нарѣчіямъ, гдѣ о какомъ-то вліяніи литовцевъ или же Несторовой лѣтописи едва ли можно и говорить; большинство же личныхъ, географическихъ и др. подобныхъ названій, начиная съ Истріи до Бѣлаго и Чернаго морей нельзя объяснить другимъ путемъ, какъ тѣмъ, что они являются свидѣтельствами, уцѣлѣвшими доселѣ со временъ языческаго культа Перуна у южныхъ славянъ. Число подобныхъ свидѣтельствъ значительно увеличилось бы, если бы христіанство путемъ разныхъ соборовъ, гоненій, проповѣдей и писаній не уничтожало постепенно



<sup>1)</sup> По А. Губернатису (La Mythologie des plantes II. Paris, 1882, стр. 174) одинъ изъ видовъ этого растенія, Ігів odoratissima, въ Греціи садили по кладбищамъ, по всей въроятности, всяъдствіе его имени на память богини Ирисъ, посылаемой сопровождать усопшихъ женщинъ въ ихъ въчныя жилища. — Этотъ самый обычай существуетъ и теперь у болгаръ; такъ, въ окрестностяхъ Трнова по кладбищамъ на могилахъ вскоръ послѣ похоронъ умершихъ тоже садится это растеніе. (По сообщенію Ив. Ив. Момчилова, которому мы обязаны и за другія еще свѣдѣнія).

языческія традиціи, или же не перемѣшало и переименовало ихъ. Перемѣшало и переименовало — потому, что едва ли найдется древне-языческое славянское повѣрье, живущее еще, не носящее на себѣ отпечатокъ христіанской традиціи, каковъ напримѣръ случай съ боготвореніемъ, замѣстника Перуна, св. Ильи.

#### IV.

#### Св. Илія и Огненная Марія.

Культъ св. Ильи у южныхъ славянъ по большей части заимствованъ изъ христіанскихъ легендъ. Хотя онъ обнимаеть до сихъ поръ еще такія страны, какъ Малой Азіи, такъ и Западной Европы, куда вліяніе славянскихъ миоическихъ представленій никогда не доходило, однако на Балканскомъ полуостровѣ всетаки выдаются черты славянскаго преданія въ позднѣйшихъ наслоеніяхъ изъ христіанской эпохи. Какъ ново-греческій образъ св. Ильи содержитъ въ себѣ древне-миоическіе отломки, скрѣпленные между собою въ одно цѣлое цементомъ христіанства, точно такимъ-же образомъ послѣднее передало свою новѣйшую форму дряхлому образу славянской традиціи. Южный славянинъ, при ежедневномъ исполненіи своихъ религіозныхъ отправленій въ родномъ очагѣ или въ полѣ, является въ дъйствительности болѣе язычникомъ, чѣмъ христіаниномъ.

Что дъйствительно славянскій культь Перуна не забыть еще и что онъ могъ отразиться на св. Ильъ въ христіанскую эпоху, къ этому приводить насъ психическій религіозный моменть, наступившій у грековъ, нъмцевъ и у нъкоторыхъ азіатскихъ народовъ, у которыхъ громовержцемъ является уже не Зевсъ, Торъ или др. какое либо божество, а самъ Илья. На высотахъ Егинскихъ горъ въ Елладъ царилъ культъ Зевса дожденосца. Теперь же это самое мъсто называется св. Иліемъ (<sup>ч</sup>Ауюс 'Нλіас,)<sup>1</sup>). Греческій ученый Политисъ въ цённомъ своемъ трудъ:

<sup>1)</sup> Preller, Griechische Mythologie, I<sup>4</sup>. Berlin, 1887, crp. 126.

«Солнце въ народныхъ повѣрьяхъ» ('О "Ніюς хата тойс биµшобенс µйбоис, ѐv 'Аэйvанс, 1882) приходить къ заключению, что культь св. Ильи замѣнилъ у новыхъ грековъ культъ Зевса и Геліоса (солнца)<sup>1</sup>). Въ средніе вѣка громовникъ въ старо-нѣмецкихъ повѣрьяхъ замѣняется св. Ильею, который какъ и Торъ борется съ врагомъ своимъ змѣемъ (тутъ антихристъ)<sup>3</sup>). Очень интересенъ фактъ, что на Кавказѣ у Абхазцевъ Шибле—богъ грома, которому молятся отъ бездождія, и что черкесы отождествляютъ того-же самого Шибле съ Яліемъ (Илія)<sup>3</sup>).

Семитскія и христіанскія легенды о Ильф, съ аттрибутами дожденосца и защитника урожая, совстмъ перемтшаны съ славянскими представленіями о Перунъ, тъмъ болье, что церковь, при имѣющихся на рукахъ нѣсколькихъ типическихъ текстахъ изъ св. Писанія Стараго и Новаго Зав'та, вліяла на в'трующихъ даже и въ училищахъ. Вотъ главнѣйшія мѣста, способствовавшія обширному распространенію культа св. Ильи. «И Илья Өесвіецъ, который былъ изъ Галаадскихъ странъ, сказалъ Ахаву: живъ Господь Богъ Израилевъ, передъ которымъ я предстаю, на этихъ годахъ не будетъ росы, дождя безъ моего слова»<sup>4</sup>). Послѣ этого настали засухи съ голодомъ въ землѣ Ахава, согрѣшившаго передъ Богомъ. Спустя три года Илья является передъ Ахавомъ и наказываетъ пророковъ Ваала. Молитвой Ильи «ниспосланъ былъ Богомъ огонь, поглотившій всесожженіемъ деревьевъ, камней, почву, осушилъ воду, находившуюся въ бороздѣ»...<sup>5</sup>). «А между тѣмъ небо помрачилось отъ тучъ и вътровъ, и ниспосланъ былъ обильный дождь»...<sup>6</sup>). «И когда Богъ хотѣлъ возвезти Илью на небеса вихремъ, Илья вмѣстѣ съ Елисѣемъ отправился изъ Галгалы»...<sup>7</sup>). «И, шедши,

<sup>1)</sup> См. А. Н. Веселовскій, Разысканія и пр., VIII, стр. 294—353.

<sup>2)</sup> Grimm, Deutsche Mythologie, 14, crp. 144—145.—Веселовскій, тамъ же, стр. 340—341.

<sup>3)</sup> Веселовскій, тамъ же, стр. 313.

<sup>4)</sup> III кн. Цар., 17, 1.

<sup>5)</sup> III кн. Цар. 18, 38.

<sup>6)</sup> Тамъ же, 18 45.

<sup>7)</sup> IV кн. Цар., 2, 1.

они говорили, и вотъ огненная колесница и огненные кони.... и взыде Илія съ вихремъ на небо»<sup>1</sup>). Въ Новомъ Завѣтѣ повторяются воспоминанія о Ильѣ, во времена котораго даключи́сл йбо три лѣта А мцъ ше́сть, йкw бысть гладъ вели́къ по все́й землѝ<sup>3</sup>). «Илія былъ человѣкъ подобострастный намъ; и усердіемъ помолился онъ, чтобы не было дождя, и не было дождя на землѣ три года и шесть мѣсяцевъ; опять же помолившись, дождь былъ ниспосланъ небомъ, а земля произвела свои плоды»<sup>3</sup>). На праздникѣ св. Ильи (Ильинъ день) при богослуженіи исполняется нижеслѣдующій кондакъ, укрѣплявшій въ массѣ повѣрье, что Илья дожденосецъ: Проро́че А прови́дче вели́кихъ дѣлъ Бо́га нашегw, Йліе великоимени́че, вѣща́ніемъ твои́мъ оу ставивый водото́чным о́блаки, моли́ ŵ насъ е́ди́наго Человѣколю́бца.

Такимъ же точно является Илья и въ народныхъ пѣсняхъ:

И дойде свѣти Иліа, Си скоа кола огнена, Си прегна коньи четири, Четири коньи крилати, Та си отиде на небо<sup>4</sup>)

#### NIN

А що бѣше старъ свѣти Иліа! Помоли се на нашь Христосъ, Та му даде ключове отъ небеса, Си заключи мжгли и облаци. Три години дожъ не завжрна, Три години сжнце не угреа, Три години ветеръ не подухналъ, Не сѣ роди ни вино ни жито<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Тамъ же, 2, 11.

<sup>2)</sup> Лука, 4, 25.

<sup>8)</sup> Посланіе Якова, 5, 17-18.

<sup>4)</sup> Миладиновы, Сборникъ, № 25.

<sup>5)</sup> Тамъ же, № 34.

Можно подумать, что эти стихи ничто иное, какъ пересказъ выше цитированныхъ текстовъ-до такой степени народныя повёрья сходятся съ семитскими и христіанскими! Даже и глаголъ заключать (замыкать) отъ заключи́сл и́во три лѣта и пр. встрѣчается чаще въ этихъ молитвахъ виѣсто обыкновеннаго въ данномъ случаѣ глагола затварямъ (запирать, затворять).

Замёчательно однако обстоятельство, что христіанскій и библейскій св. Илья только дожденосеца, тогда какъ въ народныхъ повёрьяхъ св. Илья является и съ другими представленіями, какъ громовника. Такъ, при дёлежё небесныхъ и земныхъ стихій св. Ильё было дано:

Свет Илија грома небеснога 1)

или:

А Илија муње и громове<sup>2</sup>)

или:

Илиј' даше мунье и громове<sup>8</sup>)

или:

Свет Илија — сиљни секавици 4)

или:

Дел се па́дна на свети Или́я, Дел се па́дна гржмо́ве, трескове<sup>5</sup>).

ИЛИ:

Що ся падна на свѣти Иліа? Паднаха му летни-те облаци И летни-те гржмотявици

• • • • • • • • • • • • • • • • • •

5) Илиевъ, Сборникъ, № 266.



<sup>1)</sup> Вук, Песме II, стр. 5.

<sup>2)</sup> Тамъ же II, стр. 3.

<sup>3)</sup> Вук, Сриске народне пјесме изъ Херцеговине. Беч, 1866, стр. 805.

<sup>4)</sup> Ястребовъ, Обычаи и пѣсни турецкихъ Сербовъ, 2-е изд., стр. 95.

Ка си узе самъ свёти Илія Мжгли, облаци, гржмотевици, Ги затвори во Черно-то море<sup>1</sup>).

или :

Падна́ му се ле́тни гжрмоте́ви, Падна́ му се летни треска́вици, Да си лети по те́вни о́блаци<sup>в</sup>).

Въ Царибродскомъ утвадъ и въ окрестностяхъ Пирота провинившихся иногда проклинають: «Ега те св. Илиа сжс грамльа́вицу смаже!»<sup>8</sup>). Въ Зайчарѣ празднуютъ и чествуютъ св. Илью «какъ бога громовержца». Еслибъ св. Илья зналъ день своего праздника, опожарилъ бы весь міръ. Сезонъ, наканунѣ его именинъ, изобилуетъ громомъ по небу. Въроятно вслъдствіе этогото приносять ему въ жертву лучшаго изъ пѣтуховъ<sup>4</sup>). Въ Ахы-Челеби (Өракія) существуеть пов'трье, что громъ является отъ усиленной бѣготни коней и колесницы св. Ильи по небу, а молнія вылетаетъ изъ-подъ подковъ коней<sup>5</sup>). Въ окрестностяхъ гор. Трояна (Болгарія) существуетъ повѣрье, что св. Илья въ гнѣвѣ своемъ катаетъ по небу бочки, полныя камнями, вслъдствіе чего въ воздухѣ гремитъ<sup>6</sup>). Въ Битольскихъ окрестностяхъ вѣрятъ, что громъ происходитъ отъ усиленнаго движенія колесницы св. Ильи въ облакахъ. Молніи же образуются изъ огненной его колесницы, поддерживаемой змѣями<sup>7</sup>), и т. д. Подобное повѣрье у южно-русскихъ болгаръ, Таврической губерніи. «Когда гремить громъ, то это означаетъ, что св. Илья разъбзжаетъ на колесницѣ по небу и преслѣдуеть діавола, чтобы убить его»<sup>8</sup>). У

- 2) Сборникъ Министерства, II, стр. 27.
- 3) Тамъ же, XIII, стр. 332.

- 6) Тамъ же, VI, 93.
- 7) Тамъ же, XII, 127.

<sup>1)</sup> Миладиновы, Сборникъ, № 53.

<sup>4)</sup> Дацовъ, Зайчаръ и неговото населеніе. София, 1884, стр. 14.

<sup>5)</sup> Сборникъ Министерства, XIV, стр. 99.

<sup>8)</sup> Этнографическое Обозрѣніе, XXXIX, стр. 113.

сербовъ тоже распространено это повѣрье, что громъ образуется отъ движенія колесницы св. Ильи<sup>1</sup>). Слѣдовательно, какъ видно изъ этихъ народныхъ повѣрій, главнѣйшіе атгрибуты св. Ильи это-громъ и молнія. Однако, какъ мы замѣтили, подобные аттрибуты не принисываются этому святому въ библейских илегендахъ, гдѣ онъ является носителемъ дождя. Этому обстоятельству въ большой мѣрѣ способствовали, съ одной стороны, общеевропейскія и, слѣдовательно, славянскія представленія о громомовержцѣ-дожденосцѣ, а съ другой — апокрифная литература. Въ апокрифахъ, въ самомъ дѣлѣ, не св. Илья, а другіе уже святые являются громовержцами. Въ апокрифической рукописи XVI в. громъ является оружіемъ ангела преслѣдующаго сатану, молнія-же — одежды архангела Наванаила <sup>2</sup>). Въ другомъ апокрифѣ сказано: архистратигъ Михаилъ помолися къ бгу, и бысть громъ и млъніа<sup>8</sup>). Въ другомъ, противникомъ антихриста являются Илья, Енохъ а Іоаннъ, названный «сыномъ грома» (то̀и υίζν της βροντής Ίωάννην)<sup>4</sup>). Βτ περβοθαγαλικοй οποχέ χρηστίαιства витсть съ апокрифомъ «Малымъ бытіемъ» распространилось повѣрье, что Господь создалъ нѣсколько ангеловъ для разныхъ стихій. Эти повѣрья позже были распространены и у южныхъ славянъ посредствомъ сочинений Епифания Кипрскаго и Козьмы Индикоплова. Такъ, тамъ сказано, что созданы были 'аггли **ЙБЛАКОУ,... АГГЛИ ГЛАСОМЪ И МЛНТАМЪ** (ФУУЕЛОГ УЕФЕЛОЙ ... άγγελοι φωνών, βροντών)<sup>5</sup>). Даже въ одномъ сборникѣ XVI в. подъ названісмъ «Слово св. Григорія Богослова и Василія Кесарійскаго, І. Златоуста, вопросъ и отвётъ», вмёстё съ ангелами грома вменуется Перунъ: Два ангела громнаю еста, и елеоньскыи старець Пероунь есть, а Хоръ есть жидовинъ<sup>6</sup>). Подобныя по-

r Digitized by Google

<sup>1)</sup> Вук, Живот и обичаји народа српскога. Беч, 1867, стр. 66.

<sup>2)</sup> Срв. А. Н. Веселовскій, Разысканія, VIII, стр. 325.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 325.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 336.

<sup>5)</sup> Порфирьевъ, Апокрифическія сказанія о ветхозавѣтн. лицахъ и событіяхъ. Спб., 1877, стр. 3, 22, 23.

<sup>6)</sup> Историческія чтенія о языкѣ и словесности. Спб., 1855, стр. 185.

вѣрья, что небесныя стихіи раздѣлены между ангелами, или что ангелами производится дождь, живуть еще и теперь у южныхъ славянъ:

> Благо делятъ четири ангели, Благо делятъ више на небеси и пр.<sup>1</sup>).

Нѣсколько дней наканувѣ именинъ св. Ильи, а также и нѣсколько дней послѣ этого дня юго-славянами празднуются отъ грома; такими считаются: *горе́шляци*, 3 дня — 15, 16, 17 іюля; Огнена Марія — 17 іюля; Ильинз день — 20 іюля; Св. Пантелей — 27 іюля.

Въ народныхъ пѣсняхъ и преданіяхъ сестра Ильи, Огненная Марія, очень часто представляется съ аттрибутами своего брата. При дѣлежѣ неба взяли:

> Свѣт' Илија грома небескога, А Марија муњу и стријелу<sup>8</sup>).

Когда на землѣ настала смута, и люди были грѣшные, св. Марія выпрашиваетъ у своего брата бумагу съ неба о пріостановленіи дождя, чтобы вымерло все живущее <sup>4</sup>).

Приписать аттрибуты грома св. Ильѣ очень много способствовали его культъ въ библіи какъ дожденосца, отрывочныя роли другихъ святыхъ громовниковъ, какъ Михаила, Іоанна, Георгія<sup>5</sup>), и наконецъ то обширное участіе, которое Илья принимаетъ въ борьбѣ противъ антихриста въ сказаніяхъ о кончинѣ міра, сказаніяхъ, находящихся въ близкой связи съ индо-европейскимъ повѣрьемъ о борьбѣ между змѣемъ и громомъ.

<sup>1)</sup> Миладиновы, Сборникъ, № 30.—Срв. Сборникъ Министерства, II, стр. 164.

<sup>2)</sup> Срв. П. А. Ровинскій, Черногорія, II т. Сиб. 1901, стр. 452. — Любеновъ, Баба Ега. Търново 1887, стр. 19. — Шапкаревъ, Сборникъ, VII, стр. 172, 173, 174.

<sup>3)</sup> Вук, Песме II, стр. 5.

<sup>- 4)</sup> Любеновъ, Сборникъ Ш, стр. 29—30. — Срв. Дацовъ, Зайчаръ и пр., стр. 14.

<sup>5)</sup> А. Н. Веселовскій, Разысканія, VIII, стр. 328.

Съ языческой эпохи славянства ведетъ свое начало у южныхъ славянъ повёрье, что громовыя стрёлы—бёлыя каменныя угловатыя плиточки, находимыя иногда въ почвѣ, гдѣ ударено было громомъ. Словаки называютъ ихъ Paromova strela, русскіе — Перунъ-камень и громовая стрѣла<sup>1</sup>). Обычай жертвоприношенія св. Ильѣ опять приводитъ къ свидѣтельствамъ Прокопія о жертвоприношеніяхъ, дѣланныхъ въ честь громовника у южныхъ славянъ.

Посвящение дуба Зевсу Додонскому, Тору германскому, Перкуну у Литовцевъ<sup>2</sup>), Перуну у русскихъ<sup>8</sup>), находится въ тесной связи съ южно-славянскимъ почтеніемъ и обычнымъ воздвиженіемъ культа Ильи по возвышеннымъ дубравамъ на холмахъ. Въ житіи преподобнаго Өеодосія въ XIV в. упомянуто, что вблизи самого Трнова люди поклонялись дбб ибкоємв<sup>4</sup>). Вѣроятно, подобными дубами-жертвенниками были и тѣ же деревья во Өраків, о которыхъ упомянуто графомъ Марсильи, дубы, которые доселѣ еще виднѣются по сторонамъ Филиппопольско - Одринской дороги 5). На Балканскомъ полуостровѣ во многихъ мѣстахъ большинство уединенныхъ холмовъ называется именемъ Ильи (нѣкоторые — Перунъ, Перинъ). У русскихъ идолище Перуна находилось на возвышенномъ холмѣ. Греческій ученый Политисъ связываетъ культъ Геліоса и Зевса громовержца по высотамъ съ культомъ ихъ намъстника, св. Ильи съ христіанской эпохи<sup>6</sup>). Академикъ Веселовскій находить, что связь эта не существуеть, однако старинный культь Перуна у

5) «Fuì curioso di vedere la loro chiesa, che non è che una piazza di terreno ben pulito, che da una parte ha una grand'arbure dovo sono fitti chiodi di legno per appendere le vittimi che sacrificano, dove attualmente erano pesci de bovi et di castrati» (Marsigli, Stato militare del imperio Ottomano, 1732, crp. 24).

6) Πολίτης, Ο Ηλιος χατά τους δημώδεις μύθους, Έν Άθήναις 1882. Cpb. Α. Η. Βεceaobckië, Ραзыскавія VIII, ctp. 294 μ cxěg.

<sup>1)</sup> Забѣлинъ, Исторія русской жизни, П. Москва, 1879, стр. 511.

<sup>2)</sup> H. Üsener, Götternamen, Bonn, 1896, crp. 97.

<sup>3)</sup> Máchal, Nákres slovanského bájesloví. Praha, 1891, стр. 22—23. Срв. также свидѣтельство Guagnini, Sarmatiae Europaeae descriptio, 1578, цит. у Leger, Mythol. slave. Paris, 1901, стр. 57—58.

<sup>4)</sup> Чтенія въ Имп. общ. ист. и древн. рос., Москва, 1860, І, стр. са.

южныхъ славянъ, какъ и теперешній культъ св. Ильи на южнославянскихъ холмахъ и въ дубравахъ, по крайней мѣрѣ подтверждается и стоитъ въ извёстной связи со вторымъ пунктомъ изъ взглядовъ Политиса. Такъ, вблизи Пещеры, какъ мы упомянули, возвышается холмъ Перинъ. Вблизи села Варвары, въ окрестностяхъ Татаръ-Пазарджика, на холмикѣ, поросшемъ дубами, теперь возвышается маленькая церковь, посвященная имени Ильинной сестры — Огненной Маріи<sup>1</sup>). Въ Родопахъ, одинъ изъ холмовъ, тоже поросшій дубами, гдѣ находится маленькая церковь, и теперь еще называется Ильинымъ верхомъ<sup>2</sup>). Поселяне с. Ярлова, въ окрестностяхъ Филиппополя, убиваютъ Свою жертву въ честь Ильина дня на одномъ изъ холмовъ, поросшемъ дубамя<sup>8</sup>). У Созополя, на Черномъ морѣ, параклисъ св. Ильи возвышается на конусовидномъ холмѣ, а ближе къ нему находится церковь св. Марины, которой поселяне молятся во время праздниковъ «Горешляци», чтобы не обгарали ихъ посѣвы 4). Въ одномъ сербскомъ памятникѣ встрѣчаемъ ....грмочелу віеше мећа Илинно брьдо 5).

## V.

## Громъ и зити. — Книга Громникъ.

Независимо отъ имени св. Ильи, въ южно-славянскихъ повѣрьяхъ общирно распространено зооморфическое представленіе о громѣ какъ борьбѣ между змпемъ и халой<sup>6</sup>), или же между громомъ и халой.

<sup>1)</sup> Захаріевъ, Описаніе и пр., стр. 56-57.

<sup>2)</sup> Сборникъ Министерства, VIII, стр. 61.

<sup>3)</sup> Slovanský Sborník, V, стр. 77 и слѣд.

<sup>4)</sup> Срв. Шапкаревъ, Сборникъ VII, стр. 172.

<sup>5)</sup> Miklosich, Monumenta Serbica, crp. 93.

<sup>6)</sup> Хала, какъ и употребляемое въ восточной Болгаріи въ этомъ значеніи мамя, греческаго происхожденія. По ново-гречески χαλάδι—градъ, λαμία (отъ кор. λάμος, пропасть, глубина) — мивологическое чудовище. По болгарски хала означаетъ буранъ—пѣтеръ съ дождемъ и градомъ. Въ переносномъ же смыслѣ

Въ окрестностяхъ Кюстендиля существуетъ слѣдующее повёрье. Змёй — охранитель урожая, а хала — его похититель. Змбй, гонясь за халой, наносить ей удары; она же съ своей стороны укрывается между деревьями или гдѣ нибудь. Змѣй влюбляется въ женщинъ и вступаетъ въ брачныя связи; дъти же ихъ раждаются змѣенышами: малютка-змѣенышъ съ маленькими крылышками подъ плечами. Женщины, замѣтивъ эту примѣту у новорожденнаго малютки, собираются вмѣстѣ, чтобы непремѣнно въ одну только ночь выткать полотна, скроить и сшить рубашку для этого малютки. Въ противномъ же случаѣ малютка не выростаетъ змѣемъ и, слѣдовательно, село лишается, теряеть покровителя, защитника поствовь оть похищенія халы. Человѣкъ-змѣй является обыкновенно человѣкомъ какъ и всѣ люди, но всегда засыпаетъ при наступленіи бури: душа его отправляется сражаться съ халой. Въ такомъ случаѣ не позволяется будить его или же трогать для того, чтобы душа его по возвращения своемъ нашла его тъло въ прежнемъ его положенія, чтобы опять войти въ него; въ противномъ случат змъй умираетъ<sup>1</sup>).

Въ окрестностяхъ Битоли существуетъ повѣрье, что змѣи рождаются какими-то чудовищами съ хвостомъ и, когда окрылятся, удаляются отъ земли. Съ небесныхъ высотъ громъ застрѣливаетъ колдунью<sup>2</sup>). Въ Черногоріи вѣрятъ, что громъ гонится за колдуньею или сатаной, нанести имъ удары<sup>3</sup>). Кромѣ того, у болгаръ существуетъ повѣрье, что смокз любитъ сосать у коровъ или даже у женщинъ молоко. Точно такимъ-же является и русское преданіе, что змѣи любятъ пить и сосать молоко<sup>4</sup>). Интересно въ данномъ случаѣ повѣрье у русскихъ, что на Перин-

халой называютъ безразсуднаго. Сложное слово *аламуня* (хала — молнія) встръчается и въ заклинаніяхъ: «Да те удари аламу́н'ата!», «Скъцала го е аламу́ньата и него» (Любеновъ, Сборникъ, III, стр. 16).

<sup>1)</sup> Срв. еще Сборникъ Министерства, VII, стр. 375.

<sup>2)</sup> Тамъ же, XII, стр. 127.

<sup>3)</sup> Ровинскій, Черногорія, II, стр. 452.

<sup>4)</sup> Аванасьевъ, Поэтическія воззрѣнія славянъ на природу, II, стр. 558.

скомз скитѣ въ Новгородѣ жилъ змюй Перюнз, который проводилъ ночи у Волховской пастушки<sup>1</sup>) (очевидно зооморфизмъ водныхъ стихій Ильмена съ Волховомъ). Здѣсь опять является соотношеніе атмосфернаго божества (дожденосца или громовника), змѣя и Перуна (Перюна), съ котораго мы начали. Повѣрья эти не библейскія, а являются первобытными славянскими, отчасти же и общечеловѣческими<sup>3</sup>). Громовникъ Индра въ Ригъ-Ведѣ поражаетъ молніею змѣя Ахи; громовержецъ Торъ сражается съ зміей Мидгардъ, нанося удары своимъ «міолнеромъ» (молнія)<sup>8</sup>). О повѣрія, что громъ преслѣдуетъ дракона, упоминается Іоанномъ Дамаскинымъ въ VIII в.: ὑπὸ βροντῆς διώхεται ¿ δράχων<sup>4</sup>).

Въ близкой связи съ нынѣшнимъ культомъ громовержца у южныхъ славянъ можно поставить и астрологическія повѣрья о громѣ. Что знахарство не было чуждо древнимъ южнымъ славянамъ, о томъ свидѣтельствуетъ Прокопій<sup>5</sup>). Однако уцѣлѣвшіе памятники изъ старо-болгарской и сербской астрологической литературы свидѣтельствуютъ несомнѣнно о своемъ византійскомъ происхожденіи. Академикъ В. Ягичъ<sup>6</sup>) и изслѣдователь апокрифовъ В. Н. Перетцъ<sup>7</sup>) заключаютъ, что славянскіе «громники» перешли къ славянамъ отъ византійцевъ. Это положеніе становится очевиднымъ даже только изъ сличенія текстовъ<sup>8</sup>). Интересна въ случаѣ слѣдующая замѣтка: Гро́мов'никъ оу́гатаній ймбще. ŵ двѣд̂очътіи и́звѣдени ŵ раклій ц́ра<sup>9</sup>), т. е. что книга извлеченіе изъ астрологіи византійскаго царя Ирак-

- 5) De bello Gothico, III, 14.
- 6) Starine, X, crp. 119-123.

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 559.

<sup>2)</sup> Срв. Веселовскій, Разысканія, VIII, стр. 321.

<sup>3)</sup> Andersen, Mythologie scandinave. Paris, 1886, стр. 173 и слёд.

<sup>4)</sup> Πολίτης, Δημώδεις μετεωρ. μύθοι, Έν Άθήναις, 1880, стр. 5.

<sup>7)</sup> Извѣстія Имп. Ак. Н. по О. Р. Я. и С., т. VI, кн. 4, стр. 127-8.

<sup>8)</sup> Cpb. Starine, X, 123.

<sup>9)</sup> Тихонравовъ, Памятники отреч. русской литер., П, стр. 361.

лія <sup>1</sup>). Часто употребляемыя слова въ «громникахъ» какъ 'єгі́пєтъ,

аравитынинъ<sup>3</sup>) и т. п. свидётельствують о болёе старинномъ восточномъ происхожденіи даже византійской знахарской литературы. Такъ въ одномъ апокрифическомъ сказаніи указано, что греки научились астрологіи у основателя ея Немврода, который созда Вакёлонъ градъ, и напрьете показа ловы дѣати. и елъшкеніа. и прьсомъ бы. старъи. научивъ ѝ звѣздозако́нію. и звѣздосло́вію. и йбнымъ дви́заніемъ Фражающимся. ыко и что имъ хощетъ быти<sup>3</sup>).

Южно-славянскія гадательныя преданія, будучи языческими, не вошли въ христіанскую славянскую литературу. Они или остались въ забвеніи, или же смѣшались съ преданіями апокрифной литературы такъ, что теперь едва ли можно различить одни отъ другихъ. Извѣстно только то, что апокрифныя преданія взяли верхъ: они теперь составляютъ значительную часть простонародныхъ повѣрій. Такъ, общераспространенныя поверья у южныхъ славянъ о небесныхъ знаменіяхъ и связь ихъ съ земной жпзнію точно также находимъ въ старинныхъ «громовникахъ» <sup>4</sup>). Въ одномъ «громовникѣ» о Апрѣлѣ мѣсяцѣ написано: Япрй чи юн'че. Аще въ число юн'че погръмить. п'шеница по место ги-БЕЛЬ. РАДО ЖЕ ВЪ ЦОТВОЮЩН Ф ДВОРА. И БАТЬ. И НА ВЪСТО́ЦЕ метежъ и се дс 8<sup>5</sup>). Подобныя же повѣрья и теперь существуютъ у болгаръ: «Если громъ грянеть въ январѣ, это не хорошо — урожай будеть ничтожный; если же первый громъ будетъ въ мартѣ- урожай будетъ обильный» 6). Всеобще южнославянское повѣрье, что если грянетъ на самый день св. Ильиорѣхи и орѣшки будутъ полыми.

<sup>1)</sup> Срв. мићніе В. Н. Перетца въ Извѣстіякъ, т. VI, кн. 3, стр. 40-41.

<sup>2)</sup> Тихонравовъ, стр. 363, 370.

<sup>3)</sup> Порфирьевъ, Апокрифическія сказанія. Спб., 1877, стр. 249.

<sup>4)</sup> Вліяніе «громовниковъ» сохраняется и теперь. Е. Карановъ говоритъ, что видѣлъ книжечку съ именемъ «Гръмовниче» въ библіотекѣ священника Нишки (Сборникъ Министерства, IV, 305).

<sup>5)</sup> Тихонравовъ, II, стр. 363.

<sup>6)</sup> С. Вацовъ, Народна метсорология. София, 1900, стр. 5.

Однако нужно замѣтить, что астрологическія простонародныя предсказанія у югославянъ относятся почти исключительно къ урожаю, засухѣ, морозу, градобитію или дождю. Здѣсь есть чтото славянское. Въ греческихъ предсказаніяхъ замѣтны элементы, касающіеся человѣка и его жизни.

Заключеніе.

1. Разныя отрицанія и сомнѣнія о культѣ Перуна и его имени у южныхъ славянъ произошли вслѣдствіе неизвѣстности существующихъ доселѣ свидѣтельствъ у южныхъ славянъ о томъ.

2. Этимологія имени Перуна и тецерь ясна для южнославянскихъ языковъ, особенно для болгарскаго.

3. Свидѣтельство Прокопія о культѣ громовника у южныхъ славянъ неоспоримо.

4. Первенство, отдаваемое *промовнику* у южныхъ славянъ и *Перуну* у русскихъ, наводитъ на мысль, безъ какихъ-либо постороннихъ доказательствъ, что Перунъ у русскихъ былъ настоящимъ громовникомъ, и у южныхъ славянъ, вѣроятно, громовникъ назывался тоже Перуномъ.

5. Категорично свидѣтельство отца Спиридона; свидѣтельство замѣны имени Зевса именемъ Перуна въ извѣстной Александріи, памятникѣ южно-славянскаго происхожденія; свидѣтельство изъ рукописи «Сокровище дѣтемъ», а также и свидѣтельство Априлова.

6. Обширное употребленіе личныхъ, крестныхъ именъ: Перунъ, Перуна, Перунка, Перуница, Перуника, Парунъ, Паруна, какъ и фамильное Перуничичъ, встрѣчающихся до сихъ поръ у южныхъ славянъ, нельзя объяснить простымъ заимствованіемъ, а только тѣмъ, что они являются остатками отъ языческой эпохи.

7. Точно такими же являются топографическія названія: Перуня весь, Перуни врхъ въ Хорутанія, Перунъ— вершина въ Истрійскомъ полуостровѣ, Перунъ въ Боснѣ, Перунъ-Дубрава въ Хорватіи, Перуновацъ, Перуника, Перинатица въ Сербіи, Перинъ върхъ въ Болгаріи, мѣсто Перинъ, Перинъ-планина и село Перинъ въ Македоніи, Перинъ-градъ въ Герцеговинѣ.

8. Латышское названіе цвѣтковаго растенія *Pehrkones*, посвященное Перуну, наводить на мысль, что южно-славянское *перуника* есть дѣйствительно цвѣтокъ Перуна, тѣмъ болѣе, что тоже самое растеніе у Дубровничанъ называется Божьимъ цвѣткомъ — богиша.

9. Какъ у многихъ народовъ отъ христіанской эпохи языческое имя громовника замѣнено именемъ св. Ильи, точно такимъ же образомъ подъ этимъ именемъ у южныхъ славянъ должно признать нѣкоторые славянскіе элементы: жертвоприношеніе быковъ, культъ по высотамъ въ дубравахъ, культъ громовержца и т. д.

10. Повѣрье о громовныхъ стрѣлахъ и камняхъ («божи ка̀мъне») съ повѣрьемъ о существованіи борьбы между громомъ (св. Ильи) и змѣемъ, или же между змѣемъ и халой, являются настолько же славянскими, насколько индо-европейскими.

11. Въ апокрифахъ Громникъ, Молніяникъ ничего славянскаго нѣтъ.

00 **1** 1 00

Гор. Софія, іюль 1903.



